
VIII.    ETIMOLOGIE E PARETIMOLOGIE 
il caso Vecchioni 

 
 
Mi sono deciso a denunciare pubblicamente un fenomeno a dir poco scandaloso che dura 
da anni: fenomeno, fino a pochi mesi fa a me del tutto sconosciuto, che per la sua gravità 
merita - a mio parere - di essere denunciato, anche perché - a quanto mi risulta - nessun 
giornalista, nessun intellettuale, nessun addetto ai lavori (e si tratta - ahimè - dei nostri 
“lavori”, della nostra “provincia” di studi: gli studi classici) ha ritenuto finora di profferire 
verbo (né indignato né “pacato”, per usare un aggettivo caro all’on. Veltroni): o per 
ignoranza della materia o per prudenza e quieto vivere o - peggio - per solidarietà di tipo 
mafioso-ideologico. Una conferma di quanto io penso da tempo: che in Italia il problema 
non è tanto quello della censura (che pur esiste!) ma piuttosto quello dell’autocensura, 
come mezzo secolo fa aveva già intuito il grande, impareggiabile Ennio Flaiano: “se il 
sedere dei potenti fosse foderato di carta vetrata, i giornalisti [ma io aggiungo anche gli 
intellettuali (N.d.R.U.)] sarebbero da tempo privi di lingua”. 
Ma prima di procedere all’ “arringa”, vorrei preliminarmente sgomberare il campo almeno 
da una fra le tante possibili obiezioni. 
 
Mi riferisco a quella - molto pericolosa ed insidiosa - di chi sostiene che la cosa importante, 
alla fin fine, è che si parli delle nostre materie (specialmente se il “testimonial” è un 
veneratissimo e notissimo “mostro sacro”), a prescindere dal contenuto, giusto o errato 
che sia. 
Non c’è quindi bisogno di petulanti “maestrine dalla penna rossa” sempre pronte a 
rimarcare errori e sviste. 
Ora, a ben riflettere, non è chi non colga la pericolosità di un simile argomento. Per 
dimostrarlo mi sarà sufficiente ricorrere ad un solo esempio. È come se per promuovere 
la conoscenza “scientifica” dell’astronomia noi dovessimo ricorrere ad una delle tante e 
note astrologhe in circolazione (anche nelle tv), anziché ad un’astronoma seria tipo la 
buonanima della Margherita Hack. È chiaro che all’inizio l’operazione apparirebbe 
seducente ma ben presto emergerebbe inevitabilmente il risultato controproducente di una 
simile trovata: una disciplina seria, rigorosa e importante come l’astronomia ridotta ad un 
“fenomeno da baraccone” come l’astrologia! In altre parole, non si farebbe certamente il 
bene di discipline rigorose come le lingue/letterature classiche affidandone la promozione 
a “dilettanti allo sbaraglio” ricchi solo di fantasia e inventiva (da fare invidia a quelle degli 
antichi eretici valentiniani) ma assolutamente privi della più elementare institutio philologica! 
  

******************************* 
  
 
  



 
  

VecchiONI’s sfondONI: o dell’etimologia al servizio della ideologia (parte I) 
  
Mi riferisco al caso Roberto Vecchioni e alle sue immaginifiche paretimologie da lui 
disseminate a piene mani (aphthónōi cheirí) nelle sue frequenti (troppo frequenti, data la sua 
veneranda età) ospitate televisive (in alcune delle quali è addirittura ospite fisso, venerato 
come un guru oracolare: mi riferisco ai programmi dell’ineffabile Massimo Gramellini quali 
“Le parole della settimana”, “In altre parole”: programmi specialistici, come si deduce dai 
titoli, che vantano, con mal riposto orgoglio, “esperti” della materia come il Nostro, noto 
cantautore di professione e docente per hobby (per 40 anni!) di latino e greco nei più 
prestigiosi licei classici milanesi). È in tali comparsate - tra l’altro, immagino ben 
remunerate - che il nostro glottologo dilettante dà il meglio di sé, tutto invasato da 
quell’enthousiasmós tipico del missionario-predicatore del verbo salvifico del “politicamente 
corretto”, per i cui connotati rimando ai noti versi di Lucrezio (I 921-950). 
Navigando in internet mi sono imbattuto per caso in alcune di queste a dir poco grottesche 
performances che non posso fare a meno di condividere, data la loro innegabile comicità e 
spassosità. 
Ho limitato la mia “galleria degli orrori” a pochi casi particolarmente significativi, data 
anche la loro pregnanza ideologica. 
  
A.  A proposito della coppia UOMO ~ DONNA 
  
   1º Vecchione’s sfondone: “L’uomo maschio in greco è anthropó ” [così scrive, 
traslitterando il greco in caratteri latini, sulla sua lavagna-totem il Nostro, con l’accento - 
si badi bene - sulla /o/ finale, come in popò, per poi aggiungere subito, dotto com’è, una 
interpretazione desunta niente-popò-di-meno che dal sommo Platone - N.d.R.U.]: 
“Anthropò secondo Platone [penso che il Nostro si riferisca al noto passo del Cratilo - 
N.d.R.U.] è composto da ana + thron + ope: l’uomo, cioè, è “colui che capisce ciò che vede”! 
  



   Osservazioni di R. U. 
  
1.  Osservazione previa: fidarsi delle etimologie fantasiose di Platone è come fidarsi delle 
Etymologiae di Isidoro di Siviglia! 
2.  Per quanto riguarda la radice *thron, forse VecchiONE-PlatONE intendeva riferirsi alla 
rad. *sm-dher di athréō (“fissare gli occhi, guardare attentamente” > “capire”). Così penso 
per ope < dalla rad. indoeuropea *okw “vedere”: cf. gr. ophthalmós, lat. oculus. 
3.  Ma venendo all’etimologia (scientifica e non immaginifica) di ánthrōpos, questa è, 
purtroppo, incerta. L’ipotesi più probabile è che appartenga alla stessa radice di anér, andrós 
“l’uomo-maschio” < composto di alpha protetico + rad. indoeuropea *nar/ner, “uomo-
maschio/virile” (cf. l’antroponimo latino Nero, Neronis) + th dentale aspirata epentetica 
eufonica, come la dentale sonora d di an-d-rós, genitivo di anér. 
  
   2º Vecchione’s sfondone: sempre secondo il nostro esperto linguista meneghino, 
l’equivalente latino del greco anthropó sarebbe - chissà perché? - masculus. 
Questa l’etimologia - più che fantasiosa, ridicola - proposta dal Nostro: un’etimologia che 
da sola vale un Perù quanto a spassosità: “masculus deriva da mas + culus < culus da colere 
“abitare”. Per cui masculus sarebbe per il Nostro “colui che abita la forza”! 
  
   Osservazioni di R. U. 
  
1.  Mentre ringraziamo l’immaginifico etimologo per averci risparmiato la connessione 
con la radice del sostantivo culus, gli facciamo “pacatamente” osservare che -culus non è 
una radice ma il suffisso del diminutivo: cf. munus “dono” > diminutivo munusculum 
“piccolo dono”. 
Mas-culus è quindi originariamente un “piccolo maschio (mas), come mus-culus è in origine 
un “piccolo topo”, passato poi a significare il “muscolo” (dall’aspetto del muscolo, che 
richiama appunto un topolino sotto la pelle). 
2.  Mas non ha etimologicamente alcun legame con la “forza”: significa semplicemente 
“maschio” ed è termine latino isolato che non ha riscontri e corrispondenti in nessun’altra 
lingua indoeuropea (un termine, quindi, cui non è possibile attribuire uno specifico e sicuro 
significato). 
3.  Masculus è originariamente un aggettivo, utilizzato in seguito anche come sostantivo in 
luogo di mas, per la nota tendenza del latino tardo e popolare a sostituire parole corte e 
logorate dall’uso (come mas) con parole più corpose: cf. i casi di edo > soppiantato da 
comedo, manduco; fleo > sostituito da plango, ploro; eo > vado; fur > latro (nel lat. class. “brigante”) 
ecc. ecc. 
  
   3º Vecchione’s sfondone: “In latino la parola ‘donna’ neppure esiste. C’è la domina, 
cioè ‘colei che viene relegata in casa (domus) dal marito o dal padre’ [-padrone N.d.R.U.]” 
[come si vede, ogni pretesto è buono, per questi corifei impenitenti e infervorati del 
femminismo alle vongole N.d.R.U.]. 
  
 
 



   Osservazioni di R. U. 
  
Il latino classico conosce almeno tre vocaboli (e mi limito ai più diffusi) per designare la 
donna (altro che “in latino la parola ‘donna’ non esiste”, come proclama con tono 
oracolare la nostra Pizia meneghina!): mulier, femina, uxor (specializzatosi nel senso specifico 
di “donna sposata”, “moglie”). Solo nel latino tardo (molto tardo!), domina prende 
progressivamente il posto di mulier (che nel frattempo ha sostituito uxor per designare la 
donna sposata: cf. ital. moglie < da mulier). Ma domina sia nel lat. classico che nel lat. tardo e 
volgare non è - come sostiene il Nostro linguista femminista - la povera, umile donna 
relegata in casa come una “sguattera guatemalteca” ma “la signora, la padrona della casa”. 
Così, anche nella poesia erotica elegiaca di età augustea, la domina non è la “donna-oggetto” 
del poeta-padrone maschilista: è, invece, la “padrona tirannica e capricciosa” che fa soffrire 
continuamente e quasi sadicamente il poeta-maschio, umiliandolo e facendolo uscire di 
senno (com’è risaputo, il poeta-amante si autodefinisce spesso vesanus, insanus). Del resto, 
tale nobile accezione è conservata anche nell’italiano delle origini: si pensi ai noti versi di 
Dante: “Ahi serva Italia, di dolore ostello […] non donna di province ma bordello!”. 
 
   4º Vecchione’s sfondone: Naturalmente - secondo il Nostro- anche in greco la donna 
è vittima (sempre linguisticamente parlando, s’intende) di un sistema patriarcale: “si dice 
gené (sic!) ed è ‘colei che genera, che procrea’ ”. [Insomma, una donna anche qui ridotta 
ad una “macchina riproduttrice” (per intenderci, parafrasando un noto adagio della 
Buonanima nazionale: “È la donna che sforna il pupo ma è il maschio che la feconda”!) - 
N.d.R.U.]. 
  
   Osservazioni di R. U. 
  
1.  Quando si dice la linguistica piegata alle esigenze della ideologia! Qui si arriva addirittura 
a storpiare le parole! In greco - lo sanno anche i bambini di IV ginnasio quando studiano 
la III declinazione greca - “donna” non è gené (e che non si tratti di un lapsus occasionale e 
momentaneo lo dimostra il fatto che anche in puntate precedenti abbiamo sorpreso il 
nostro grecista arrugginito a citare convintamente questo suo inesistente neologismo) ma 
gyné, gynaikós: che nulla ha a che vedere con la rad. i.e. *gen/gon (“generare”): è invece da 
connettere con la rad. i.e. gwen, “donna”, cf. ingl. queen (la donna per eccellenza, la 
“regina”). 
2.  Alla fine di queste doverose correzioni fraterne a simili farneticazioni paretimologiche-
ideologiche, mi permetto di notare che, nell’affrontare un argomento così importante e 
impegnativo (uomo ~ donna nella cultura antica!), sarebbe stato forse il caso di richiamare 
preliminarmente le note coppie polari ánthrōpos ~ anér, andrós (gr.), homo ~ vir (lat.), Mensch 
~ Mann (ted.), per dare un quadro più completo della situazione e per rimarcare che alcune 
lingue indoeuropee, politicamente e lessicalmente corrette, hanno conservato 
l’opposizione tra “uomo, in quanto essere umano, appartenente all’umanità” (termine 
inclusivo, comprendente uomini e donne) e “uomo-maschio” (termine specifico, opposto 
a “femmina”). Ma forse sarebbe chiedere troppo a questo linguista dilettante e 
perennemente peregrinante (quando trova, infatti, costui il tempo per studiare e 
ripassare?). 



  
__________________________________ 
 
  
B.  A proposito di “DIVERSI” e affini 
  
   Vecchione’s sfondone: nel repertorio etimologico-ideologico del Nostro non poteva 
certo mancare una appassionata riflessione sul tema dell’accoglienza e del trattamento del 
“diverso”. E per essere particolarmente convincente e suasivo la nostra “icona” del 
politicamente corretto ricorre addirittura ad una improbabile connessione etimologica tra 
due termini appartenenti in realtà a due radici i.e. diverse. Sentiamolo: “<h>éteros (“altro”, 
“diverso”) appartiene alla stessa radice di <h>etaîros (“amico” [ma, innanzitutto, 
“compagno”- N.d.R.U.])” > conclusione ideologica del Nostro: “dunque i diversi sono 
amici!”, con relativo, scontato, pistolotto moraleggiante: “<h>éteros in greco vuol dire 
“diverso” e <h>etaîros vuol dire “amico”. Dunque il diverso è anche amico, altrimenti la 
democrazia non esiste! I Greci lo sapevano [certo, lo sapevano talmente bene che ad Atene 
- la più democratica delle póleis greche - ai metèci - che pure erano greci ma stranieri, cioè 
non ateniesi di nascita - non furono mai riconosciuti i diritti politici ma solo quelli civili! - 
N.d.R.U.]. È bene saperlo anche noi!”: “oracolo del Signore!” siamo quasi tentati di 
concludere… 
  
   Osservazioni di R. U. 
  
1.  Le <h> iniziali sono, ovviamente, mie pietose integrazioni. 
2.  Il Nostro, pur di dimostrare la sua tesi politicamente corretta, ricorre di nuovo alla 
tecnica già utilizzata per gené (metaplasmo vecchionico in luogo del corretto gyné): quella di 
partire, cioè, da una premessa farlocca per addivenire ad una conclusione altrettanto 
farlocca. Infatti, héteros ed hetaîros non sono affatto accomunati da una identica radice i.e.: 
si tratta, in realtà, di due radici molto diverse, addirittura di significato opposto: héteros < 
da *sm - teros (suffisso del comparativo, cf. lat. alter[ros] “altro”, “diverso” tra due, opposto 
al gr. allos, lat. alius < alios < *al-jos “altro”, “diverso” tra molti), mentre hetaîros è molto 
probabilmente da collegare con étēs “parente”, “congiunto” < da *swe (rad. pronominale 
del riflessivo: cf. lat. se) + suff. ta (< dall’i.e. *swetios, cf. lituano svēčias “ospite”). 
Esiste quindi una opposizione semantica tra héteros ~ hetaîros, vale a dire, tra “diversità/ 
lontananza” ~ “somiglianza/ vicinanza”. 
2.  Insomma, tutto questo accattivante e seducente castello di carte (ideologiche) fondato 
su premesse fallaci, ad una seria disamina linguistica, crolla immediatamente e 
rovinosamente sui piedi d’argilla di questo gigante di… carta! 
“Ideologia, ideologia quanti misfatti, anche linguistici, si compiono nel tuo nome”!  
 ________________________________ 
C.  La PESCA di ESSELUNGA 
  
Ma il nostro provetto linguista ha voluto mettere il becco (ideologico) anche nella 
pubblicità ESSELUNGA della famigerata pesca, diventata nei mesi scorsi “virale” sui 
social e non solo. 



Il Nostro, tanto per non lasciare dubbi sui suoi buoni propositi ed intenti, premette al suo 
richiesto intervento “linguistico” (si fa per dire) un non richiesto giudizio sulla efficacia di 
detta pubblicità, bruciando il suo doveroso grano d’incenso sull’altare della ideologia 
LGBT: “sarebbe stato molto più originale - pontifica il nostro sommo sacerdote del 
Politicamente Corretto - se nello spot pubblicitario in questione la bimba [politicamente 
scorretta, ahimè - N.d.R.U.] avesse destinato la pesca della discordia non al papà-maschio 
separato dalla mamma ma ad un genitore 2-femmina separato dal genitore 1-femmina”. 
Dimenticando, “lo sventurato”, che trent’anni fa proprio lui aveva vinto il Festivalbar 1992 
con la canzone antifemminista “Voglio una donna ‘donna’ con la gonna, gonna, gonna”. 
Adesso sarà giocoforza - sempre per potersi presentare agli appuntamenti televisivi 
rigorosamente aggiornato alla imperante ideologia mainstream - che il nostro cantautore 
vintage provveda al più presto ad aggiornare il suo repertorio canzonettistico con una nuova 
canzone tipo “Voglio un uomo ‘maschio’ coi pantaloni, -oni, -oni”. 
Insomma, vien proprio da commentare sconsolati: “che s’ha da fa’ per campa’ ” …per 
qualche comparsata (naturalmente ben remunerata) in tv! 
  
    Vecchione’s sfondone:  Dopo questo tributo obbligato al mainstream LGBT, il 
nostro esperto fruttivendolo si avventura in un cimento grammaticale più grande di lui: 
ascoltate “l’oracolo (sgrammaticato) del Signore”: 
“La pesca si chiama così - pontifica solennemente il Nostro - perché l’abbiamo importata 
dai persiani. In latino si chiama, infatti, malum Persica ‘mela persiana’ ”. 
E si premura anche, “lo sventurato”, di spiegarci l’incredibile scivolone: “Dovete sapere 
che in latino i nomi dei frutti sono sempre femminili: quindi Persica e non Persicum”! 
[testuale! N.d.R.U.]. 
  
   Osservazioni di R. U. 
  
1.  Veramente in latino femminili non sono i frutti ma semmai gli alberi: cf. mālum N. (il 
frutto: “la mela”) ~ mālus F. (l’albero: “il melo”; cf. mālus Punica: “la pianta del melograno”); 
pirum N. (il frutto: “la pera”) ~ pirus F. (l’albero: “il pero”; cf. pirus silvatica: “pero 
selvatico”). 
2.  Persicus non è un nome-sostantivo ma un aggettivo e, quindi, concorda per sua natura 
in genere, numero e caso con il sostantivo corrispondente (nel caso di specie mālum, 
neutro) > dunque, malum Persicum (agg. neutro, non femminile, concordante con malum 
N.!). 
3.  Si tratta di una regoletta elementare riguardante le concordanze, che ai tempi della 
scuola media pre-riforma (quella con cinque ore settimanali di insegnamento della lingua 
latina, per intenderci) conoscevano anche i bambini in pantaloncini corti di I media… E, 
invece , alla sua veneranda età, questo sempreverde profeta del Vecchio(ne) Testamento 
del politicamente (ma, a quanto pare, non grammaticalmente) corretto, dopo 40 anni di 
insegnamento liceale del greco e del latino nei più prestigiosi licei classici milanesi, 
inciampa ancora rovinosamente in queste elementari regolette delle concordanze? 
Saremmo, a questo punto, tentati di domandarci col Checco Zalone di Quo vado?: “Ma 
questo qui è del mestiere?”. 



 
******************************* 

 
VecchiONI’s sfondONI (parte II) 
  
Lo spunto per la ripresa (e… l’aggiornamento) di questa polemica antivecchionica mi è 
venuta dall’esilarante puntata di “In altre parole” (programma de La7 curato da Massimo 
Gramellini: tutti pesi “massimi” della linguistica, come vedete) del 27 aprile u.s. (cf. link 
al video - cliccare qui). Conoscendo ormai il nostro immarcescibile eroe meneghino 
superideologizzato, si poteva forse immaginare che costui rinunciasse a portare i suoi 
inutili e tossici “vasi a Samo” per contribuire ad alimentare i tradizionali fiumi di retorica 
tipici delle celebrazioni nazionalpopolari del 25 aprile e del 1º maggio? Certo che no! E 
difatti il nostro musicista-linguista ha profittato senza esitazione alcuna di questa ghiotta 
occasione per fare sfoggio di tali e tante “supercazzole” etimologiche che neanche il 
pirotecnico Conte Mascetti-Tognazzi della fortunata serie “Amici miei”…! 
  

 
  
E su quali parole magiche si è cimentato? Ma naturalmente sulle parole-chiave di tali 
celebrazioni: libertà, lavoro, partigiano! 
Passiamo allora in rassegna, delectationis gratia, queste dotte elucubrazioni linguistiche del 
nostro cantautore vintage, degne del miglior Isidoro di Siviglia. 
 
A. LIBERTÀ  
  
Il libertario Vecchioni, con la sua inossidabile e proverbiale sicurezza (è solito, infatti, 
rispondere alle più timide perplessità del sodale Gramellini, con “tragica ironia” degna del 

https://youtu.be/sniKV7O4kIk?si=13Jcz4UVLGY6c0ni
https://youtu.be/sniKV7O4kIk?si=13Jcz4UVLGY6c0ni


miglior Sofocle: “Fidati di me: su queste cose io sono sicurissimo!”) collega questo termine 
basilare del lessico intellettuale indoeuropeo ai concetti di “amore, piacere, vita, levità” 
sulla base di una comune (ma, ahimè, inesistente) radice indoeuropea *lb. 
“Libertà - pontifica il nostro sommo sacerdote del Culto della Libertà - è da collegare al 
lat. libitum, ted. Liebe, ingl. love, life, ital. lieve” dandone questa conseguente (partendo 
purtroppo da premesse errate, come vedremo) definizione oracolare: “Libertà è dunque 
l’unione, la somma di tutto ciò che ci fa vivere, di tutto ciò che ci permette di esprimere 
ciò che amiamo senza violenza (in modo lieve)”. 
  
   Osservazioni di R. U. 
  
In realtà, non si tratta qui di un’unica radice comune a tutti questi concetti ma di ben tre 
radici molto diverse e distinte: 
  
1. Libertà deriva dalla radice i.e. *leudh “incrementare” (cf. il nome della divinità italico-
latina della crescita: Liber): 
> cf. gr. eleuthería / eléutheros (con una /e/ protetica): “libertà / libero”, 
> cf. lat. libertas / liber (con l’evoluzione dell’i.e. /dh/ in > gr. /th/ e > in lat. /b/: cf. gr. 
erythrós / lat. ruber, “rosso” ), 
> cf. ted. Leute “gente”, “popolo”, 
> cf. lituano: liáudis “gente, popolo”. 
Quindi il term. liber dovrebbe, più o meno, significare: “colui che incrementa/fa crescere 
e prosperare il popolo in quanto ‘uomo libero’ (‘attivo’, in contrapposizione allo ‘schiavo’, 
‘passivo’)”. 
  
2. Piacere deriva, invece, dalla radice i.e. *leubh: 
> cf. lat. libet / lubet “piace”, “è gradito”, ad libitum “a piacimento”, libīdo “desiderio, piacere 
(sessuale)”, libenter “con piacere, volentieri”, 
> cf. ingl. love “amore/amare”, 
> cf. ted. Liebe “amore”. 
 
3. Lieve/levità deriva, infine, dalla radice i.e. *legwh: 
> cf. gr. elachys “piccolo”, “breve”, elaphrós “leggero”, “agile” (anche in questi casi, con una 
/e/ protetica), 
> cf. lat. levis (< legwhu-is) “leggero”, “lieve”, 
> cf. ingl. light “leggero”. 
  
Concludendo, la parola “libertà” non appartiene assolutamente, almeno da un punto di 
vista linguistico-etimologico, alle aree semantiche dell’amore, del piacere, della levità, come 
pretenderebbe il nostro fantasioso Conte Mascetti meneghino, ma semmai a quella della 
“crescita/ incremento/ aumento/ potenziamento”. 
 
 
 
 



B. LAVORO 
  
Il nostro sindacalista-linguista ricollega labor/laborare - chissà perché - al verbo greco 
lambánō, “prendere”, “afferrare” e lo spiega così “lavorare significa quindi 
‘afferrare/volgersi verso qualcosa di faticoso’ con inevitabile, forzata (sempre 
linguisticamente!) conseguenza ideologica: “dunque il lavoro è dignità!” (oracolo del 
Signore!). 
  
   Osservazioni di R. U. 
  
1.  Nel latino classico laborare non indica, come vedremo, “lavorare”. Questo concetto 
viene espresso da verbi come operari, operam dare, ecc. Così come il sostantivo “lavoro” è 
reso con opera e non con labor (è risaputa l’opposizione opera ~ opus, ove il femminile opera 
indica l’attività del lavorare, mentre il neutro opus indica il prodotto, il frutto, il risultato del 
lavoro). 
  
2.  La radice i.e. di opera/operari è *hep/hop, “produrre”, “abbondare”, cf. lat. opifex 
“artefice”, “lavoratore”, opes “mezzi”, “ricchezze”, opulentus, opīmus, in-opia “mancanza di 
mezzi”, “povertà”. 
  
3.  Laborare è, invece, da collegare probabilmente coi verbi labo, -are; labor, -eris, labi, 
“barcollare”, “vacillare” (sotto il peso di qualcosa di pesante) > “faticare” (il sostantivo 
labor indica quindi “fatica”, “lavoro particolarmente faticoso”). 
Labor (sost.)/ laborare (verbo) nel senso di “lavoro”, “lavorare” nel lat. classico è significato 
secondario e, in ogni caso, implica sempre primariamente il concetto di “fatica”, 
“sofferenza”, prevalente su quello di “lavorare”.  
> dunque, il lavoro sarà anche dignitoso ma è innanzitutto (almeno nel latino classico)… 
faticoso! 
  
4.  Sempre a proposito di “fatica”, “sofferenza” insite nel verbo lat. laborare, si pensi anche 
alle comuni locuzioni latine costituite da questo verbo costruito con l’ablativo della 
malattia: morbo laborare (“soffrire/essere afflitto da una malattia”), lateribus laborare (“soffrire 
di pleurite/polmonite/Covid”), dentibus laborare (“avere mal di denti”), pedibus laborare 
(“soffrire di gotta”): a conferma del fatto che nei vocaboli del lat. class. labor / laborare 
l’idea di sofferenza prevale nettamente su quella del lavoro. 
 
________________ 
 
 
C.  PARTIGIANO 
  
Il “partigiano Roby” fa derivare il vocabolo da un fantomatico “partensianus, termine - 
secondo lui - “con cui si definiva [addirittura!] Catone Uticense” [chi definiva? Quando 
definiva? Non certo in epoca classica e tardoantica: epoche in cui il termine non esisteva! 
N.d.R.U.] e così lo spiega, giungendo - per risultare più convincente - ad affettare il  



 
 
 
 
 
vocabolo come un salame: “part/ensi/anus, al solo scopo di infilare a tutti i costi il termine 
ensis nella parola in questione, che così designerebbe “una parte, un gruppo (pars) che 
combatte (con l’ensis , ‘spada’!) per la libertà (anus ?). 
 
   Osservazioni di R. U.    
  
1.  Nel latino classico “partigiano” è espresso dal vocabolo fautor, “chi assicura il proprio 
favore/ sostegno/ appoggio ad una pars (‘partito’, ‘fazione’)”. 
  
2.  “Partigiano” è una parola nata in Italia, esemplata sul modello di “artigiano” (come 
“artigiano” è colui che esercita la sua arte, così il “partigiano” è colui che è tutto dedito 
alla sua parte) e già nel Quattrocento partexano definisce uno che “parteggia ricorrendo alle 
armi” (cf. il sost. derivato “partigiana” designante un’arma da punta e da taglio). La parola 
avrà poi una grande fortuna e diffusione in Francia (partisan). 
  
 

******************************* 
 
 
VecchiONI’s SfondONI: “Guerra e pace” / parte III 
 
 

 
 

 
LA “BELLA GUERRA” DEL “PARTIGIANO ROBY” 

  



Siamo ormai in autunno inoltrato e in queste ultime settimane di fine settembre-ottobre 
sono tornati alla ribalta, chi prima chi dopo - dimostrando tutti un “senso del dovere” e 
uno zelo degni di miglior causa - i “sacri mostri” dei nostri talk show, compresi i nostri 
impagabili eroi: l’ineffabile Roberto Vecchioni e il suo fido scudiero Massimo Gramellini. 
Si è trattato di una grande rentrée, non c’è che dire, talmente si è rivelata “pirotecnica”! Con 
un Roberto Vecchioni in grande spolvero, dopo la lunga (e immeritata) vacanza-pausa 
estiva. E quale paretimologia (dal momento che col nostro “apprendista stregone” non si 
sale mai, purtroppo, ad un livello superiore alla più bieca e sfacciata paretimologia) il nostro 
cuoco meneghino ci ha propinato in questa solenne occasione quale stuzzicante hors d’œuvre 
degno di inaugurare alla grande la nuova stagione 2024-25 di IN ALTRE PAROLE? 
Ma, naturalmente, la paretimologia del lemma ancora mancante al suo “lessico politico-
etimologico di base”, sempre rigorosamente “politicamente corretto”: dopo le 
imbarazzanti disavventure paretimologiche con le parole-chiave delle precedenti stagioni 
da noi segnalate (uomo/donna, lavoro, giustizia e libertà, partigiano), nella prima puntata 
della stagione 2024-25 (26 settembre u.s.) è stata la volta del termine, di indubbia e 
vivissima attualità, guerra. 
E, tanto per andare controcorrente, proprio partendo da un filone “minoritario” della 
letteratura greco-latina: quello della “bella guerra”. Per quanto attestato, fin dalle origini 
stesse della nostra letteratura occidentale, da testimoni autorevolissimi, quali Omero e 
alcuni lirici arcaici (ma non tutti: si pensi a certi poeti anticonformisti quali Archiloco e a 
certi suoi versi, come quelli sullo scudo vilmente abbandonato in battaglia o quelli sul 
generale piccolo e brutto, con le gambe storte, ma pieno di coraggio, preferito dal poeta 
al “bel” comandante, che incede alto e slanciato, con le gambe divaricate, tutto orgoglioso 
dei suoi “bei” riccioli): un filone subissato da una valanga di testi antichi chiaramente 
“antibellicistici” (anche qui ci limitiamo ad alcuni esempi, a partire dal “padre della Storia”, 
Erodoto, con la sua amara definizione della guerra come il comportamento umano più 
contro natura e contro ragione, in quanto in tempo di pace sono i figli che seppelliscono 
i padri, mentre in tempo di guerra sono i padri a seppellire i figli. Oppure si pensi alle 
dolenti, umanissime riflessioni sugli effetti devastanti e disumanizzanti della guerra in 
alcune note tragedie euripidee, come le Troiane, e nell’Eneide virgiliana; o al notissimo incipit 
deprecatorio di una famosa elegia tibulliana, che ai miei tempi si leggeva già in terza media: 
quis fuit horrendos primus qui protulit enses?). 
Naturalmente il nostro originale partigiano Roby, tra tanti filoni, trasceglie proprio quello 
meno… originale e rappresentativo: quello della “bella guerra”. E lo sceglie non tanto per 
motivi ideologici - sia chiaro - quanto piuttosto per la sua debordante e sesquipedale 
incompetenza linguistica. E, come sempre, arrampicandosi sugli specchi per dimostrare 
l’indimostrabile. Difatti il nostro immaginifico etimologo parte da un improbabile 
sintagma (in quali autori latini sia attestato solo lui lo sa), bellum in proelio e - dimostrando 
anche questa volta la sua proverbiale e insuperabile fantasia - lo interpreta come 
“schieramento ordinato in battaglia”, intendendo evidentemente bellum come un caso di 
neutro sostantivato dell’aggettivo bellus, -a, -um (“bello, grazioso, ordinato”). In seguito - 
sempre secondo il nostro documentatissimo linguista - in prœlio sarebbe “caduto” lasciando 
solo e indifeso bellum, che avrebbe così assunto il significato del povero scomparso, proelium 
(“scontro, combattimento, battaglia, guerra”). 



Si tratterebbe, insomma, dello stesso processo subìto in latino dal sintagma iecur ficatum - il 
piatto, molto popolare presso gli antichi romani, costituito dal fegato infarcito di fichi - 
diventato nel latino tardo/volgare e in italiano, a causa della “caduta” di iecur (cf. gr. hēpar, 
hēpatos, dalla rad. indoeur. *jekwr), semplicemente > ficatum / it. fegato: aggettivo 
sostantivato, anche in questo caso, che ha adottato l’accezione del sostantivo iecur perduto 
in itinere, con una singolare traslazione dal campo semantico culinario (“ripieno di fichi”) a 
quello anatomico (“fegato”): lett. “un ripieno di fichi” > “fegato”. 
Ipotesi, quella del Vecchioni, affascinante (bellum da bellus “bello, ordinato, ben 
strutturato”!), se non che - come al solito - fondata su una premessa del tutto errata e 
fallace. Dal momento che il sost. lat. bellum nulla ha a che vedere con l’agg. bellus, il quale - 
com’è risaputo - è, in realtà, il diminutivo di bonus, duenos / duonos, appartenente a tutt’altra 
radice (cf. il famoso reperto archeologico detto “vaso di Duenos” = “opera di un bravo 
[duenos / bonus] artigiano”) > dimin. duenolos > ben[o]los > bellos > bellus, con regolare 
labializzazione di du- iniziale in b- (cf. duo / avv. du-is > bis). 
A meno che il nostro provetto grammaticus abbia inteso collegare il sost. lat. bellum 
(interpretato - ripeto - come aggettivo neutro sostantivato) all’aggettivo lat. bellus, -a, -um, 
seguendo quel particolare procedimento paretimologico - caro ad alcuni “etimologisti” 
antichi come, per es., Isidoro di Siviglia - cosiddetto per antíphrasin: bellum quod res bella non 
sit (Etym. 18, 1, 9): in altre parole, un caso analogo al più noto lucus a non lucendo (lucus quia 
minime luceat)! 
Ma già gli antichi romani (in questo, meno fantasiosi ed arbitrari del nostro moderno 
linguista meneghino) avevano intuito il collegamento tra il term. duellum (arcaico) / bellum 
e la radice del numerale “due”, * du(w)o (cf. sanscr. dva; gr. dyo; lat. duo, avv. duis > bis; ingl. 
two; ted. zwei): quindi, lat. duellum / bellum = “scontro tra due eserciti”. E giustamente, 
almeno secondo alcuni linguisti moderni (cf. G. Devoto, Avviamento all’etimologia italiana, 
s.v. bellico: “riferito dagli antichi non a torto al numerale duo”). 
Una etimologia che però lascia perplessi diversi linguisti, che preferiscono far risalire il 
latino duellum / bellum alla radice indoeur. *dew / dw “distruggere, devastare, incendiare”: 
cf. sanscr. dáyate, gr. dáiō, agg. dáios “distruttivo, rovinoso” (riferito sovente alla guerra: cf. 
HOM. Il. 7, 119; SOPH. Ai. 365); lat. in-du-tiae, “sospensione della guerra (rad. -du-), 
armistizio”. 
  
Nel periodo successivo alle invasioni barbariche, che portarono alla caduta dell’impero 
romano, il termine bellum fu poi sostituito nelle lingue romanze dall’equivalente germanico 
(com’è noto, infatti, le parole neolatine e anglosassoni esprimenti tale concetto - it. guerra, 
fr. guerre, ingl. war - ci riportano all’antico germanico werra, la cui accezione originaria era 
“contesa, zuffa, mischia”). 
Tranne poi essere ripristinato nel latino medioevale - con una “ricostruzione” dotta - nella 
sua forma originaria (lat. arc. duellum), nell’accezione tecnica che conosciamo (duellum = 
“scontro tra due persone”): lat. med. duellum > it. duello. 
 
RENATO UGLIONE  
Vicepresidente nazionale dell’AICC e Presidente della delegazione torinese dell’AICC 
 

******************************* 



 
 

POSTFAZIONE 
 

di Matteo Taufer 
 
 
 
«Fidati di me: su queste cose io sono sicurissimo!». È forse questa, nel vaniloquio 
dell’imperito classicista e sedicente linguista Roberto Vecchioni, l’uscita più urtante. Mi 
echeggia, mutatis multis mutandis, la sicumera con cui mons. Betori, allora segretario generale 
della CEI, parlava della nuova versione italiana della Bibbia licenziata nel 2008: 
«serenamente, si può dire che è anche la migliore» (intervista rilasciata a Maurizio Fontana 
per l’«Osservatore Romano», 25 - V - 2008). Ma quanti, di tale versione, hanno saggiato la 
patente inaffidabilità e infondabilità filologica di varie scelte, e nell’Antico e nel Nuovo 
Testamento, possono addurre valide ragioni sia per non reputarla in assoluto migliore 
d’altre precedenti (al contrario), sia per offuscare la paterna serenità del cardinale, 
rassicurante solo chi non abbia gli strumenti tecnici per verificare fatti linguistici e 
tradizioni manoscritte. Eppure Betori, di là da affermazioni paternalistiche ad usum 
Delphini, avrebbe in veste di biblista i titoli per esprimersi in materia.  

Non è invece il caso di Roberto Vecchioni, figura affatto ignota al mondo degli studî e 
persino alla divulgazione di qualità, e che nondimeno esorta i propri interlocutori ad aver 
fiducia nella sicurezza inscalfibile della sua dottrina. Ma la scienza, quale che sia, non 
presuppone né mai richiede atti di fede o fiducia; anzi, i suoi cultori più credibili sono 
coloro che invitano colleghi e dilettanti a verificare ed eventualmente contestare tutti i 
dati/risultati prodotti. Chi si atteggi a depositario di sicurezze inconcusse maschera 
pressoché sempre lacune, di metodo come di contenuti; nella fattispecie pure di greco 
ginnasiale. 

 
MATTEO TAUFER 
Presidente della Delegazione Trentino - Alto Adige/Südtirol dell’AICC e membro del 
Direttivo Nazionale AICC 
 
 
______________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 



 
APPENDICE 

 
Un noto precedente del “caso Vecchioni”: 

l’etimologia “creativa” degli antichi Romani 
 
 
Nel testo della mia “pubblica denuncia” del “caso Vecchioni” (cf. supra) ho accennato alle 
fantasiose paretimologie del sommo Platone. Ma, quanto a “creatività” etimologica, per la 
verità, neppure gli antichi Romani… scherzavano! 
Insomma, il nostro “caso Vecchioni” può vantare questi illustri precedenti, ma con questa 
sostanziale differenza: che gli antichi Greci e Romani sono più che scusabili e giustificabili 
per la loro fantasiosa inventiva… paretimologica, non essendo ancora nata ai loro tempi 
una scienza “linguistica” degna di questo nome. Imperdonabile, invece, è il nostro linguista 
“apprendista stregone” meneghino, che si cimenta in questa ars paretymologica “creativa” 
dopo almeno due secoli di seri, rigorosi e ormai imprescindibili studi scientifici nell’ambito 
della linguistica e, in particolare, dell’etimologia. 
In altre parole, il nostro Vecchioni si comporta nel campo della linguistica alla stregua di 
un medico contemporaneo che praticasse nel XXI secolo l’ars medica secondo i precetti di 
Ippocrate e di Galeno, ignorando i progressi scientifici della disciplina degli ultimi due 
secoli: come minimo, il nostro “apprendista stregone” sarebbe radiato dall’Ordine dei 
medici! 
 
Ma veniamo agli immaginifici linguisti dell’antica Roma, illustri precursori del creativo 
etimologo della Milano dei nostri tempi. 
 Per avere un’idea del grande interesse dei grammatici romani 
per l’etimologia delle parole, basterà ricordare che dei sei libri 
superstiti (dal V al X) sui venticinque che Varrone dedicò alla 
lingua latina, una metà tratta della etimologia. In questa 
materia dominava la dottrina stoica secondo la quale la lingua 
era “per natura”; e si distinguevano parole “primitive” 
(primigenia) che imitavano direttamente le cose designate e 
parole “derivate” (declinata: cf. Varr. L.lat. 8, 5) da quelle come 
da elementi progenitori: nate entrambe dalle rappresentazioni 
stesse che l’anima si fa delle cose, e quindi dotate di un 
contenuto di verità (il nome che i Greci dettero alla 
“etimologia” significa appunto “studio/ spiegazione della 
verità/ significato vero - étymon - delle parole”), sia che 
rappresentino le cose in maniera immediata, come le voci onomatopeiche (tinnitus 
“tintinnio”, balatus “belato”, barritus “barrito”), sia che risultino da un processo associativo 
seguito dalla mente fra cose e parole, e richiamino un concetto in modo meno diretto. E 
qui, nella libertà della fantasia che segue quei processi di associazione di idee, si rivela tutta 
l’ingenuità e la grossolanità dell’etimologia antica, intesa a cercare accostamenti e richiami 
ad ogni costo, con risultati che a noi moderni appaiono a dir poco sconcertanti. Sulla 
dottrina etimologica degli Stoici noi siamo illuminati dalle nostre fonti, che vanno da 
Cicerone a S. Agostino. Per esempio, nel ciceroniano De natura deorum (III 24, 62) si irride 
al vano lambiccare degli Stoici sui nomi degli dei, per cui il nome di Saturno deriverebbe 



dal fatto che è “saturo” di anni, quello di Venere dal fatto che “viene/va” dappertutto, 
quello di Cerere dal fatto che “porta” le messi, mentre Marte sarebbe chiamato così perché 

è il dio dei combattenti, che naturalmente sono mares. 
 Secondo S. Agostino, tardo seguace delle etimologie stoiche, 
l’accostamento tra il nome e la cosa può anche avvenire per una 
sorta di similitudine (noi diremmo di mimetismo fonetico) per 
cui il termine crux ha un suono aspro e duro (noi parleremmo di 
asper concursus) che richiama i tormenti della crocifissione. 
Oppure, con processo ancora più arbitrario e capriccioso, alla 
base del nome talvolta può stare anche un’associazione di idee 
per contrasto (o, come si dice con termine greco, kat’antíphrasin): 
sicché bellum si chiama così perché “non” è una cosa “bella”, 
caelum (da celare) perché “non è celato”, miles perché in chi 
combatte “non c’è nulla di molle”. È il caso anche del classico 
esempio paretimologico di lucus a non lucendo, a proposito del 
quale (sia detto per inciso) gli studi più recenti hanno, invece, 
dimostrato che, etimologicamente, si tratta proprio del 

contrario: lucus a lucendo! Lucus, infatti, in origine indicherebbe specificamente, più che un 
generico “bosco sacro”, la “radura” del bosco non occupata dagli alberi ma “aperta alla 
luce”, quindi sacra (dalla radice *leuk di lux, lumen, luceo,-ere, luna < leuk-sna, e del gr. leukós 
“bianco brillante”). 
 
Insomma, l’ingenuità degli etimologisti antichi consiste nel fatto che essi non cercano il 
nesso tra la parola derivata e la sua “progenitrice” (il che presupporrebbe lo studio 
“scientifico” delle leggi fonetiche secondo cui i suoni si modificano e dei legami fra più 
lingue imparentate o venute in contatto tra loro per ragioni culturali o politiche), col 
risultato che per costoro i nomi risultano non semplicemente “contrassegni” ma 
“conseguenza di cose” (nomina sunt consequentia rerum!) - e non, invece , “conseguenza di 
altri vocaboli” - per cui servono al filosofo e al giurista per ritrovare in essi la definizione 
di un concetto, la riprova di una interpretazione, di una argomentazione o di una massima. 
Questi etimi, che fanno sorridere anche il profano, hanno fatto testo per tutta l’antichità. 
Si pensi soltanto a S. Agostino, quando racconta (in Conf. IX 12, 32) di aver preso un 
bagno come sollievo alla tristezza e alle preoccupazioni per aver sentito dire che i Greci 
chiamavano il bagno balaneîon in quanto bállei anías! 
 
Nel campo della derivazione delle parole, tutto era possibile per i Romani: la lingua pareva 
avesse costruito capricciosamente i suoi vocaboli, secondo i nessi che l’immaginazione 
coglieva con le cose espresse. Tutto ciò dimostra come questa enodatio nominum degli antichi 
(e dei moderni alla Vecchioni) fosse guidata solo dal potere della fantasia che escogita e 
“indovina” senza minimamente sospettare che una ricerca, per essere seria, richiede un 
metodo rigoroso. 
 
 
     RENATO UGLIONE 


