IX. TRA FILOLOGIA ED ETIMOLOGIA

di Renato Uglione

1. *...E non ci indurre in tentazione”

A PROPOSITO DELLA TRADUZIONE
DEL PADRE NOSTRO

E incredibile come una questione prettamente filologica come quella della traduzione
della sesta invocazione del Padre nostro (“e non ci indurre in tentazione”) stia suscitando
in questi ultimi mesi un vivissimo interesse anche tra il grande pubblico dei non addetti
ai lavori: basti considerare i molti articoli che sono usciti e stanno uscendo non solo su
riviste specializzate ma anche su quotidiani e settimanali. Da “non addetto ai lavori”
(sono un filologo classico e non neotestamentario né tanto meno un biblista) mi sia
consentito di portare un mio modesto contributo a questo interessante dibattito, dai
risvolti non solo eucologici ma anche liturgici.

Partirei, come sempre si deve fare in questi casi, dal testo originale greco (“originale”
per modo di dire, perché — non dimentichiamolo mai — il testo neotestamentario
greco ¢ pur sempre una traduzione / interpretazione delle parole aramaiche
effettivamente usate da Gesu: queste si jpsissima verba lesun) di Mt. 6,13: kai me eisenénkes
hemas eis peirasmin, dove il verbo utilizzato eisphérein significa letteralmente “portare /
condurre verso”, diverso e meno “forte” di inducere (il vero “calco” latino sarebbe
inferre) della Vulgata: ef ne nos inducas in tentationem (per la verita znducere non si deve alla
traduzione di S. Girolamo ma ¢ gia ampiamente attestato nelle versioni [eferes Latinae
pregeronimiane, compreso il testimone piu antico di tali versioni: il nostro codex
Vercellensis). Dunque, “condurre” non ¢ “indurre” (che implica l'azione “forte” di
“spingere forzatamente” qualcuno): un significato talmente “forte” che ha indotto
qualche traduttore precedente a S. Girolamo (cf. i codici di alcune Veteres Latinae come il
cod. Bobbiensis e 1l cod. Colbertinus) ad attenuare il significato del versetto traducendo “non
permettere che noi siamo indotti in tentazione”. Su questa linea esegetica si colloca una



buona parte della tradizione patristica e anche la nuova traduzione CEI della Bibbia: “e
non abbandonarci alla tentazione”.

Ma non ¢ soltanto Iinterpretazione del verbo eisphérein a creare problemi. Anche la
traduzione “tentazione” non ¢ poi, a ben vedere, cosi scontata, dal momento che il greco
peirasmds puo significare “tentazione” ma anche, piti semplicemente, “prova”. E
chiaro che la scelta tra queste due accezioni implica due “agenti” diversi: la “prova”
proveniendo da Dio, la “tentazione” dal demonio. Da piu parti (anche autorevoli) ¢ stato
fatto osservare che Dio, essendo Padre misericordioso, non puo assolutamente mettere
alla prova i suoi figli né tentomeno tentarli. o non sarei cosi sicuro, se solo penso a non
pochi episodi biblici che dimostrano il contrario (basti citare 1 noti casi di Abramo e di
Giobbe, ed alcune inequivoche espressioni dei Salmi: Ps. 10, 5 “Il Signore mette alla
prova giusti ed empi”. Dal salmo 25, 2 si deduce che il giusto puo persino chiedere a Dio
di metterlo alla prova: “Scrutami, o Signore, e mettimi alla prova”). Non solo, ma Dio
puo addirittura permettere a Satana di “tentare” il giusto: basti citare ’episodio notissimo
delle tentazioni di Gesu nel deserto, prima dellinizio della sua vita pubblica, e il
bellissimo commento che ne fa il grande S. Agostino (Comm. al Salmo 60,3): “La nostra
vita in questo pellegrinaggio non puo essere esente da prove... Nessuno puo conoscere
sé stesso se non ¢ tentato... Il Signore volle prefigurare noi, che siamo il suo corpo
mistico, nelle vicende del suo corpo reale... Dunque egli ci ha come trasfigurati in sé,
quando volle essere tentato da Satana... Cristo fu tentato dal diavolo nel deserto, ma in
Cristo eri tentato anche tu... Tu fermi la tua attenzione al fatto che Cristo fu tentato, ma
perché non consideri che egli ha anche vinto? Fosti tu ad essere tentato in lui, ma
riconosci anche che in lui tu sei vincitore!”.

Come tradurre allora questo versetto?

Ammessa I'opportunita di una attenuazione del troppo forte “indurre”, direi che sono
lecite entrambe le accezioni di pezrasmids.



1. Se optiamo pet peirasmis | “prova”, allora propotrei “non abbandonarci nella prova /
nel momento della prova”, naturalmente anche nel senso ampio di “non sottoporci, o
Signore, ad una prova troppo dura e troppo pesante per le nostre forze”.

2. Se preferiamo invece il significato, altrettanto legittimo, di “tentazione”, confermerei
una traduzione analoga alla precedente “non abbandonarci nella tentazione / nel
momento della tentazione”, in linea con quanto ci assicura S. Paolo nella Prima lettera ai
Corinzg, 10,13: “Dio... non permettera che siate tentati oltre le vostre forze ma, insieme
con la tentazione, vi dara anche il modo di uscirne per poterla sostenere”. Certo, se si
dovesse optare per questa seconda ipotesi, sarebbe pit coerente interpretare nel versetto
seguente il genitivo ponerod come un genitivo maschile (“Maligno”) anziché neutro
(“male”), cio¢ “ma liberaci dal Maligno” (dal quale provengono le tentazioni). Questa
mia proposta (“Maligno”, anziché “male”) ¢ confortata dal fatto che — com’¢ noto —
in numerosi manoscritti greci (anche antichi) leggiamo, a conclusione del Padre nostro, la
dossologia “Poiché tuo ¢ il regno, tua la potenza e la gloria nei secoli” (versione —
testo dell’oratio Dominica inglobante la dossologia come parte integrante — adottata
nell’eucologia e nella liturgia delle Chiese della Riforma). L’attestazione di una analoga
dossologia gia nella Didaché (un’opera risalente alla fine del I secolo d. C.) fa pensare che
tale dossologia sia un ampliamento molto arcaico, dovuto quasi sicuramente a
motivazioni liturgiche. Era, infatti, consuetudine diffusa nel giudaismo concludere le
preghiere con una dossologia formale ed ¢ risaputo che le prime comunita cristiane
erano solite seguire la prassi liturgica sinagogale. Ora, se ammettiamo che una
“clorificazione” (significato di “dossologia”) presuppone sempre una giustificazione,
dobbiamo necessariamente concludere che la nostra dossologia (“Tuo ¢ il regno...”) si
riconnette direttamente (e indubitabilmente) alla settima domanda (“ma liberaci dal
Maligno™) e ne fornisce una spiegazione: la potenza del Maligno ¢ destinata alla fine a
svanire e ad essere superata e vinta dalla potenza di Dio: poiché, in definitiva, suoi e
soltanto suoi sono il regno, la potenza e la glorial

Renato Uglione
(ottobre 2018)



2. PACE IN TERRA AGLI UOMINI
“DI BUONA VOLONTA” O “AMATI DAL SIGNORE”?

Dopo i dibattiti e le polemiche relative alla traduzione della conclusione del Padre nostro
(et ne nos inducas in temptationem), erano altrettanto prevedibili dibattiti e polemiche (per
quanto meno accese, per la verita) sulla traduzione dell’incipit dell’Inno angelico: e# zn
terra pax hominibus bonae voluntatis (Luca 2, 14). Come ho gia fatto per il Padre nostro,
profitto del clima natalizio, e del fatto che la nuova versione del Gloria del Messale
Romano sara “inaugurata” proprio nella Messa della Notte del prossimo Natale, per
intervenire nel dibattito in corso e offrire il mio modesto contributo piu da filologo
classico che da biblista. Premetto che una simile discussione non avrebbe, di per sé,
neanche ragione di essere, a differenza di quella, piu che legittima, sulla traduzione del
finale del Padre nostro, dove tutte e tre le possibili interpretazioni (“e non ci indurre in
tentazione”, “e non abbandonarci alla tentazione/prova”, “e non abbandonarci nella
tentazione/prova”) erano e sono ugualmente lecite e passibili di discussione. 1l fatto ¢
che nel caso del Gloria il problema non riguarda una discutibile (tanto ¢ vero che alcune
antiche versioni latine pregeronimiane riportano altre lezioni, diciamo cosi, piu attenuate
ed “edulcorate”) traduzione latina dell’originale greco (inducas) ma un vero e proprio
“errore” della traduzione italiana fino ad oggi corrente (“agli uomini di buona volonta”).

Come sempre, dobbiamo risalire all’originale greco che parla di dnthropoi endokias. Ora, il
termine greco eudokia ¢ un sostantivo deverbativo dal verbo exdokéo che significa
“compiacersi di”, “provare benevolenza per” (cf. il finale dell’episodio del battesimo di
Gesu, sempre in Luca, 3, 22: “Twu sei il mio Figlio diletto: in te mi sono compiaciuto™: gt.



en soi endokesa). Questo termine eudokia ¢ sempre stato inteso dalla maggior parte degli
esegeti come un genitivo oggettivo. Per spiegarmi con un esempio semplice, per
ginnasiali: nel sintagma latino amor matris, matris puo essere genitivo soggettivo (“l'amore
materno della madre per 1 figli”) oppure genitivo oggettivo (“'amore filial dei figli per la
madre”). Venendo al nostro caso, dnthropoi endokias sono gli “uomini della benevolenza di
Dio”, cio¢ “della benevolenza che Dio prova nei loro confronti” (genitivo oggettivol).
Gia la pit antica versione latina pregeronimiana (il cod. a, cio¢ il nostro codex 1 ercellensis,
o eusebiano), poi adottata da S. Girolamo nella Vulgata, traduce exdokias con bonae
voluntatis ed ¢ traduzione “latinissima”: un regolare genitivo oggettivo che rende il pit
usato bene-volentia con lesatto equivalente etimologico bona voluntas. 1 “errore” ¢ dunque
da attribuire a quei traduttori italiani preconciliari (ma non tutti: cf., per esempio, M.
Zerwick sj, Analysis filologica Novi Testamenti Graeci, Pontificium Institutum Biblicum,
Romae 1953: dnthropoi endokias = homines quibus Deus bene vult; B. Prete, Trad. dei Vangel,
BUR, 1957: “uomini di benevolenza”, cosi spiegato in nota: “gli uomini che sono
oggetto della benevolenza divina”) che, per trascuratezza o pigrizia o ignoranza del latino
non solo cristiano ma anche classico, hanno reso il sintagma bonae voluntatis con il
comodo calco “di buona volonta™: “errore” poi supinamente accolto da molti traduttori
postconciliari, compresi quelli della prima edizione italiana del riformato Messale
Romano del 1973. “Errore” che non ¢ accettabile, perché in italiano “di buona volonta”
ha un significato “volontaristico-soggettivo” assente nel latino bonae voluntatis, almeno in
questo passo evangelico. Insomma non si tratta, nel nostro caso, di “uomini volenterosi”
ma di “uomini benvoluti da Dio”!

E qui non vale neanche la solita obiezione, di per sé legittima in altri casi (come nel finale
del Padre nostro): “ma si ¢ sempre pregato cosi, dunque per duemila anni i nostri
predecessori hanno sbagliato”, in quanto si tratta, almeno per quanto concerne la
liturgia, di un errore recente (“si ¢ sempre pregato cosi da cinquant’anni, dalla riforma
liturgica conciliare, non da duemila anni”, come nel caso del ze nos inducas in temptationen
del Padre nostro), di un errore esclusivo della traduzione italiana, che non riguarda e non
intacca il testo ufficiale della Vulgata: un errore che, con un po’ di attenzione e con meno
trasandatezza, si sarebbe gia dovuto correggere nella prima edizione italiana del Messale
Romano del 1973!

Per concludere questa breve nota filologica con una riflessione “spirituale” con questo
genitivo oggettivo exdokias (che tante perplessita ha suscitato in non pochi biblisti) 'Inno
angelico non perde nulla del suo universalismo (quasi specificasse una pace che sarebbe
limitata ai soli uomini oggetto della benevolenza divina), poiché la venuta del Messia ¢ la
“manifestazione” piu universale e benefica “della benevolenza divina” per tutti gli
uomini. [’elemento su cui poggia questa splendida dossologia ¢ la “benevolenza di Dio”,
la quale, nell’era messianica, si effonde con maggiore larghezza ed efficacia sugli uomini.
Una dossologia, un canto sublime di poche note, che rappresenta un mirabile
compendio della nuova economia della salvezza.

Renato Uglione



3. DIVAGAZIONI SEMISERIE
tra AGIOGRAFIA, FILOLOGIA ed ETIMOLOGIA:
icasidiS. Cecilia e di S. Andrea

Prendo lo spunto per queste divagazioni semiserie dalle recenti ricorrenze onomastiche
di fine novembre per fare, oltre che gli auguri di buon onomastico alle amiche e agli
amici che portano i bei nomi di Cecilia e Andrea, un... elogio (dato il contesto
agiografico, meglio sarebbe dire panegirico) della filologia.

Iniziamo da Santa Cecilia, che abbiamo appena celebrato mercoledi scorso 22
novembre.

E una santa celebrata non solo da quelle ragazze/donne che ne portano il nome, ma
anche da un’infinita di associazioni, accademie, orchestre e corali musicali, in quanto
invocata ab immenmorabili come celeste patrona della Musica e dei musicisti.

Un “patronato”, pero, che — a quanto pare — ¢ nato da un fraintendimento o errore di
interpretazione dell’zncipit di una antica antifona dei Vespri di S. Cecilia: cantantibus organis
e, in particolare, del termine organum, il quale nel latino classico indica di per sé uno
“strumento” qualsiasi (non necessariamente musicale) e che solo in particolari contesti
definisce specificamente lo strumento musicale gia conosciuto dagli antichi Romani
come l'organo idraulico.

Secondo un’ipotesi sostenuta da un sempre maggior numero di filologi, il testo originale
(antichissimo, se solo si considera che il culto di S. Cecilia risale addirittura ai tempi
dell'imperatore Costantino: culto che ha continuato fino ai giorni nostri ad essere



condiviso da cattolici ed ortodossi. Sempre a proposito dell'importanza e dell’antichita di
questo culto, si pensi che S. Cecilia ¢ una delle sole sette martiri citate espressamente nel
vetusto Canone Romano: Perpetua, Felicita, Agata, Lucia, Agnese, Cecilia, Anastasia)
dell’antifona era, in realta, molto probabilmente candentibus organis: “mentre ormai gli
strumenti stavano diventando incandescenti” (con chiaro riferimento agli strumenti di
tortura — ferri roventi — applicati alla Santa).

Quando, pero, nel Medioevo si impose nell’uso, in maniera sempre piu eslusiva,
'accezione piu tecnica e specifica (organum = organo, strumento musicale), 'immagine
degli... “organi arroventati” comicio a risultare per lo meno strana ed incomprensibile.
Si penso, pertanto, ad un errore di trasmissione del testo dell’antifona, per cui si ritenne
pit che giustificato correggere candentibus in canentibus (con una semplice soppressione
della d), ben presto sostituito dal piu diffuso e popolare cantantibus: “mentre gli organi
cominciavano a suonare”, con allusione, a questo punto, non al martirio della Santa ma
al suo matrimonio verginale (“in bianco”) col nobile pagano Valeriano, da lei convertito
al Cristianesimo la notte stessa delle nozze: in particolare, agli organi idraulici che gia al
tempo degli antichi Romani venivano impiegati per allietare i riti e 1 banchetti nuziali,
anche pagani (questo duplice passaggio — vorrei precisare — candentibus > canentibus >
cantantibus ¢ una mia ipotesi personale, che mi pare giustifichi meglio la concatenazione
“logica”, anche sotto Iaspetto fonico, delle correzioni. Solitamente si ipotizza soltanto
un unico passaggio da candentibus direttamente a cantantibus).

E fu cosi che Cecilia, da martire sottoposta al supplizio dei ferri roventi, divenne la Santa
protettrice della musica e dei musicisti!

Questo caso interessante ci offre — ¢ il caso di dire: “su un piatto d’argento” — lo
spunto per fare il panegirico, oltre che della Santa, della... filologia e degli studi
linguistici e, piu in generale, umanistici, la cui “utilita” ai nostri giorni ¢ sempre pit messa
in discussione dai molti sostenitori di una scuola e di una educazione pratiche, tecniche,
“utilitaristiche” (si pensi, per esempio, al successo che sta riscuotendo il cosiddetto Liceo
Scientifico delle Scienze applicate: liceo si, ma senza il latinol).

E, invece, sono proprio gli studi umanistici che distinguono le persone “pensanti” dalle
persone “non pensanti” (per usare una felice distinzione/ definizione del compianto
card. Martini): sono proprio questi studi che permettono agli “uomini pensanti” di fare
un uso consapevole e appropriato della lingua e dei termini di cui gli uomini (a differenza
degli animali) si avvalgono per ogni tipo di comunicazione (se non ¢ importante e “utile”
la comunicazione, non so proprio, a questo punto, che cosa sia importante: Umberto
Eco doced). B proprio la filologia che ha permesso e che permette di “scoprire” i falsi: si
pensi al nostro caso di una S. Cecilia patrona “abusiva” della Musica (un “falso” in ogni
caso innocuo, che non ci impedisce di continuare a venerare S. Cecilia, se non come
patrona della Musica, sicuramente come intrepida ed esemplare martire di Cristo) e al
caso — ben piu importante e gravido di conseguenze, anche politiche — del falso della
Donatio Constantini, “scoperto” dal princeps philologornm dellUmanesimo e Rinascimento
Lorenzo Valla.

E proprio la non conoscenza dell’etimologia — e qui passiamo al caso di S. Andrea, che
abbiamo celebrato giovedi scorso 30 novembre — che spiega il fenomeno sempre piu



diffuso di genitori sciagurati, che, ignari, impongono a figlie ancora piu sventurate, un
antroponimo  tipicamente ¢  squisitamente
“maschile” come Andrea (dal greco aner, andris:
“aomo, in quanto maschio”, in opposizione ad
anthropos, termine inclusivo indicante uomini e
donne in quanto “esseri umani”’, appartenenti al
genere umano: che ¢ poi la stessa distinzione che
troviamo nel latino vzr ~ homo e nel tedesco Mann ~
Mensch. Cf., quindi, il greco andreia, “coraggio /
forza virile / maschia”, esatto cotrispondente del
latino virtus < da vir (“uomo maschio”).

Ho parlato di genitori “sciagurati”. Ma, vista I'evoluzione vertiginosa della societa
odierna, direi anche “profetici”: con queste “innovatrici” teorie del gender e del sesso
fluido che senso puo avere ancora questa distinzione tra maschi e femmine? Anzi, in una
futura societa improntata a tali principi e a tali teorie, Andrea potrebbe rappresentare
benissimo l'ideale antroponimo bisex rispettoso della fluidita del sesso: maschile per il
suo etimo, ¢ insieme femminile per la sua desinenza, appunto, “femminile”, in -/

b, s

Renato Uglione



4. GUERRA E PACE:
DUE TERMINI A CONFRONTO
NEL LESSICO COMUNE INDOEUROPEO

Nelle considerazioni che faremo potremo toccare con mano quanto lo studio dell’origine
etimologica e dell’evoluzione semantica delle parole possa aiutarci a meglio comprendere
la realta dei nostri giorni e anche, eventualmente, a demistificare le narrazioni correnti di
eventi epocali quali stiamo vivendo in questi ultimi tempi. Percio, di fronte alla
drammatica invasione di un paese indipendente nel cuore della nostra Europa, col
terribile corredo di morte, distruzione, terrore che questa ha comportato, ci pare quanto
mai opportuno e istruttivo affrontare in primo luogo un viaggio dentro una delle parole
pit infauste che abbiano accompagnato, fin dalle sue origini, la storia plurimillenaria
dell’'umanita: GUERRA.

I Greci la chiamavano pdlemos, personificandola con P'omonimo démone della guerra,
padre della dea Alala. E “alala” era — com’¢ noto — il “grido di battaglia” dei Greci,
dopo migliaia di anni riattualizzato dal fascismo, su suggerimento dell'immaginifico
Gabriele D’Annunzio. Il term. greco pdlensos deriva dai verbi corradicali pallo (cf. lat. pello),
indicante, al medio, I'atto di “lanciarsi contro qualcuno, dimenarsi, essere agitati” e palaio
(“lottare, gareggiare”), da cui il deverbativo palaistra (“palestra”: luogo dove si esercita la
lotta”).

Da una diversa radice (*Zuw, indicante il numero 2) deriva, invece, il lat. arcaico duellum
(“lotta tra due eserciti”), che, per una normale evoluzione fonetica del du- iniziale di
parola nella labiale /-, diventera nel lat. classico bellum (cf. anche il noto caso di duenos >
dnonos > bonus e del suo diminutivo duenolos > duenlos > bellus). Soltanto nel latino
medioevale sara ripristinata la forma originale duwellum nell’accezione tecnica che
conosciamo: ‘“‘scontro tra due persone’: cf. it. duello). Nel periodo successivo alle
invasioni barbariche, che portarono alla fine dell'impero romano, il term. bellum tu poi
sostituito nelle lingue romanze dall’equivalente germanico. Com’e noto, infatti, le parole
neolatine e anglosassoni esprimenti tale concetto (it. guerra, fr. guerre, ingl. war) ci
riportano all’antico germanico werra, la cui accezione originaria era “contesa, zuffa,
mischia”. T invece abbastanza curioso che proprio i tedeschi (eredi diretti degli antichi e
bellicosi popoli germanici, che il nostro pater Ennius avrebbe definito bellipotentes) abbiano
abbandonato quella loro antica radice, adottando il term. Krzeg, derivante da Kriek del
medio-alto germanico, che significa “combattimento”.

Radici diverse contraddistinguono pure, in greco e in latino, il concetto di PACE.
E difficile proporre una etimologia sicura per il greco eiréné, in quanto la parola ci si
presenta in una quantita davvero sorprendente di forme dialettali diverse, per le quali



diventa davvero impossibile presupporre una forma originaria. Sembra quindi da
accettare Iipotesi di una serie di imprestiti dalle varie aree dialettali, senza peraltro
escludere — in mancanza di una credibile base indoeuropea a cui risalire — la
provenienza del termine da una lingua del sostrato anario. Possiamo soltanto affermare
che, di certo, eréné non appartiene originariamente al lessico politico-diplomatico
comune indoeuropeo.

Per converso, il term. latino pax ¢ certamente indoeuropeo e appartiene ad una radice
molto produttiva. I dizionari etimologici, infatti, hanno sempre fatto risalire il lat. pax alla
radice indoeutropea *pak/pag (esprimente l'azione del “conficcare, fissate, rendere
stabile”) attestata da una miriade di termini derivati da tale radice: cf. pax/pactum (“patto
fissato/stabilito tra due persone/stati), paciscor (“fisso/stabilisco un patto”), palus (da pak-
slos: “palo fissato in terra”), pangere (cf. Iespressione pangere fines: “fissare/segnare con pali
1 confini”), pagns (“villaggio delimitato da palizzate”), pagina (“superficie su cui si
imprime/si conficca lo stilo”), ecc.

Dal punto di vista fonetico-semantico non vi sarebbero sostanziali obiezioni da opporre
a questa etimologia tradizionale, dal momento che oscillazioni tra consonante sorda e
consonante sonora (in questo caso, velate: pak/pag) sono normali nelle lingue
indoeuropee. In tal caso, pax conterrebbe in sé I'idea della stabilita e della fissita.
Senonché le ricerche fondamentali sull’argomento della studiosa e amica Maria Luisa
Porzio Gernia, docente di glottologia proprio nel nostro ateneo torinese, hanno segnato
un tale cambiamento (o, in ogni caso, un approfondimento e chiarimento) di prospettiva
riguardo alla etimologia e alla semantica originaria di tale termine, che non ¢ piu possibile
non tenerne conto. Partendo dalla constatazione che al centro dell’ideologia del mondo
arcaico latino e italico emerge una evidente concezione religiosa di carattere giuridico-
sacrale, caratterizzante in profondita anche la lingua latina arcaica e quella osco-umbra
(dove campeggiano alcune parole-guida, le quali ci inducono a inferire quanto la sfera
divina e la sfera umana fossero inestricabilmente connesse), la nostra studiosa ¢ giunta
alla conclusione che in entrambe le culture — quella latina arcaica e quella italica — lo
scopo precipuo della religione e dei riti sacri consisterebbe nel mantenimento e nel
ripristino della pax;, cioe¢ della “unione” e della “armonia” tra uomini e dei. La studiosa
torinese ¢ giunta a tale conclusione partendo dal presupposto che I'analisi linguistica del
lat. pax nell’ambito dell'Italia antica deve essere orientata sulla fase che precede
Pespansione del latino, quando, per particolari ragioni storico-culturali, esso si trova in



posizione ricettiva rispetto ai dialetti italici ('umbro, 'osco, e i dialetti medioitalici parlati
intorno al Lazio da Volsci, Marsi, Peligni, ecc.). L’etimologia di un elemento lessicale non
puo, cioe, risolversi semplicemente nella storia di una parola isolata o nella definizione
della sua posizione nel contesto comparativo delle lingue indoeuropee secondo la
prospettiva genealogica. Un metodo rigoroso impone, insomma, di inserire 'elemento
considerato in una rete di relazioni sia sul piano linguistico sia sul piano storico-culturale.
Tra 1 due piani esiste una costante e dinamica interrelazione. Se assumiamo come
principio di indagine la prospettiva semasiologica, che studia 'insieme delle significazioni
legate al significante, il lat. pax si raccoglie con altre unita lessicali — come abbiamo
detto — intorno alla radice *pak: una radice molto produttiva, oltre che nel latino, pure
nei dialetti italici. Particolarmente rilevante ¢ un tema radicale identico formalmente al
lat. pax, documentato nell’'umbro pase, ablativo di un tema in consonante *pak. Questa
parola nei testi umbri ha sempre il significato di “benevolenza (della divinita)”.
Nell’'umbro e in alcuni dialetti medioitalici (marrucino, frentano, marso, peligno) esiste
inoltre un tema aggettivale *pakri- che, pure attribuito alla divinita, significa “favorevole,
propizio”. E interessante notare come anche i termini latini, benché siano applicati fin
dall’eta arcaica alla lingua del diritto, conservino qualche traccia di un antico valore
sacrale, come dimostra l'uso e la sopravvivenza di sintagmi quali pax deorum esprimente il
concetto religioso della “benevolenza degli déi” che garantisce agli uomini I” “unione e
I'armonia” con la divinita stessa. Le corrispondenze tra il latino e l'italico sono dunque
rilevanti e sorprendenti. Con una revisione critica dell’etimologia tradizionale ¢ stato
quindi possibile alla Porzio Gernia attribuire le forme latine ed italiche, analizzate
comparativamente nel quadro delle lingue indoeuropee, ad una radice *pak significante
“unire, collegare”, ben distinta da una radice *pag esprimente il concetto di “conficcare”,
alla quale — come abbiamo visto — i dizionari etimologici sono soliti collegare la
tamiglia di pax.

La natura e la ricchezza dei documenti italici consentono di formulare interpretazioni di
notevole valore storico, anche per 1 loro riflessi nella storia del latino. La forma pak-s ¢
attestata nelle Tavole Iguvine che ci hanno tramandato un importantissimo testo rituale
senza confronto nell’antichita classica. I riti che vi sono descritti sono una preziosa fonte
di informazione per la conoscenza della religione umbra e della eredita indoeuropea in
Italia. Dall’analisi di queste Tavole emerge chiaramente che la pak-s (nel significato
indiscutibile di “unione/armonia”) ¢ il dono massimo concesso dagli dei agli uomini che
celebrano il rito liturgico: la richiesta agli deéi, da parte degli uomini, della pak-s assume
un’importanza centrale e rappresenta il culmine del rito. La formula rivolta
ripetutamente al dio “sii fausto e propizio con la tua pak-s” (nel testo umbro delle T. I.:
futn [imperativo umbro del lat. esse < rad. i.e. *bhu del lat. fui] fos [= lat. faustus| pacer
[“propizio” < rad. *pak!] pase [abl. umbro di pak-s| tua) non ¢ un semplice refrain
propiziatorio ma ¢ il punto focale dell'intera preghiera rituale, che si rinnova a
coronamento di ogni richiesta. La pak-s5, cio¢ I’ “unione e 'armonia” tra uomini e deéi —
come si vede — ¢ dunque regolata dal principio del do #t des: gli uomini cercano di
placare lira degli dei per le loro colpe soprattutto con la scrupolosa e meticolosa
osservanza di tutte le norme rituali e liturgiche (non dimentichiamo mai che il valore
originario del lat. re/igio ¢ “scrupolo religioso™) e gli deéi ricambiano “benevolmente” con



la garanzia della pak-s, che consiste — lo ripetiamo — nell’'unione e nell’armonia perfetta
tra il mondo divino e mondo umano.

Com’¢ noto, per gli stretti rapporti esistenti tra Roma e Gubbio I'antiquaria romana ¢
stata il fondamento di ogni indagine ermeneutica condotta sulle Tavole Iguvine ed ha
fornito le linee direttrici e le categorie interpretative indispensabili. Nel nostro caso, il
contesto ideologico e semantico nel quale si inserisce coerentemente il term. pax ¢
chiaramente riflesso nelle Tavole di Gubbio. Nel latino ci appare, naturalmente, diluito e
disperso in una tradizione che ben presto ha acquisito e sviluppato una sua ben definita
individualita storica. In altre parole, gli elementi del sistema antico sono stati
continuamente rielaborati e riattualizzati dalla tradizione storico-culturale che 1li ha
accolti: la loro genesi, pero, risale indubitabilmente alla cultura religiosa dell’Italia antica.
Per concludere, la storia del lat. pax non inizia con le prime testimonianze latine: esiste
un antefatto che affonda le sue radici nel clima culturale che, anteriormente alla
espansione romana nell’Italia centrale, ha unito 1 popoli dell’Italia antica in una dialettica
complessa di contatti ed interferenze.

Renato Uglione



5. COSTRUIRE PONTI ~ COSTRUIRE MURI
(a proposito dell’etimologia di PONTEFICE)

Gli anni del Covid e del post-Covid hanno coinciso con la seconda parte del pontificato
di Papa Francesco (2013-2025): un papa notoriamente sensibile al tema dell’accoglienza
dei migranti “senza se e senza ma”, al punto da farne uno dei suoi “cavalli di battaglia”
preferiti, con esternazioni a volte discutibili e passibili di (legittima) contestazione. Mi
riferisco al suo famoso pronunciamento, rivolto a uomini politici, dai toni apodittici
tipici delle dichiarazioni papali ex cathedra: “Chi costruisce muri non puo dirsi cristiano!”.

Ora - premesso che un tale severo anatema ¢ tutt’altro che inoppugnabile e inconfutabile
anche da un punto di vista teologico e morale, prevedendo la dottrina sociale della
Chiesa non solo il diritto di emigrare ma anche quello di non essere invasi (e quindi il
diritto alla legittima difesa) - non ¢ chi non veda come un tale intervento leda
gravemente il principio (anch’esso evangelico: “Date a Dio... Date a Cesare...”) della
distinzione tra le due sfere: quella religiosa e quella politica. Infatti, se al papa e ai vescovi
¢ naturalmente lecito e doveroso richiamare i fedeli al precetto evangelico
dell’accoglienza (“Ero straniero...”), non ¢ invece loro consentito invadere “a gamba
tesa” un campo che non ¢ di loro competenza: in uno Stato laico (e non teocratico)
spetta, infatti, ai politici esaminare e discutere il problema delicatissimo (anche dal punto
di vista dell’'ordine pubblico e della sicurezza dei cittadini) della immigrazione di massa e,
quindi, omnibus rationibus accurate perpensis, regolamentare, con norme positive e vincolanti,
l'afflusso degli stranieri entro i confini del loro Stato.

Ho detto “a gamba tesa” e a ragione. Come dimenticare, infatti, 'increscioso episodio
dell’Incontro Internazionale dei Sindaci e dei Vescovi del Mediterraneo organizzato a
Firenze nel febbraio del 2022, cui aveva assicurato la sua presenza anche Papa
Francesco? Com’¢ noto, alla vigilia dell’evento, il papa annullo sorprendentemente la sua
partecipazione, con grande scandalo e disappunto generali. Ma ancora piu grave fu la
giustificazione addotta in seguito dall’interessato in un incontro con I’episcopato italiano:
aveva preso - spiego - quella clamorosa decisione, all’'ultimo minuto, quando fu
informato che avrebbe partecipato all'Incontro anche I'ex Ministro degli Interni della
Repubblica Italiana: 'on. Marco Minniti, da lui definito “un criminale di guerra” per la
sua “rigorosa” politica immigratoria (se questo non ¢ “entrare a gamba tesa’!).

Ma un simile anatema papale non cozza solo contro la fondamentale e irrinunciabile
(almeno per il nostro Occidente) separazione netta tra la sfera religiosa e la sfera politica,
cozza anche contro la... Storial

E, infatti, storicamente incontestabile che tutti i grandi Stati e le grandi civilta sono
diventati tali non solo perché hanno costruito ponti ma anche perché, all’occorrenza,



non hanno esitato a costruire muri (e questo, piu di tutti, dovrebbe averlo ben presente
un papa, visto che ¢ a capo dell’'unico Stato al mondo interamente circondato da
poderose mura: le famose “Mura Leonine”, costruite da papa Leone IV, tra '848 e 1’852,
a protezione e difesa del Colle Vaticano dalle continue incursioni dei saraceni
musulmani!).

ol

[lluminante, a questo proposito, una pagina del noto politologo Federico Rampini, non
certo sospettabile di simpatie “indietriste” (come avrebbe detto papa Francesco).

“L’idea di confine ¢ antichissima: non appena una collettivita umana si ¢ organizzata per
controllare un territorio geografico, ha sentito il bisogno di delimitarlo. Finché eravamo
tribu di nomadi il “nostro” territorio era fluido e variabile. Quando siamo diventati
agricoltori e sedentari, al contrario, marcare il territorio diventava essenziale: dal
possesso di quella superficie coltivabile dipendeva la nostra sopravvivenza. Per questo
fino ai nostri tempi nomadi e sedentari sono in conflitto: 1 primi tendono a non
rispettare i confini dei secondi. Una volta delineato un territorio, nasce il bisogno di
difenderlo. Stati, repubbliche e imperi hanno usato muri e fortificazioni per controllare
gli ingressi e impedire le invasioni [...] Per grandi imperi con una forte identita culturale,
come la Cina e Roma, confini e muri diventavano anche il simbolo di una separazione:
tra la civilta e i barbari [...] Chi ¢ fuori dal confine difeso con le muraglie non appartiene
alla stessa civilta, non ne condivide i valori, non ¢ soggetto alle stesse regole. Da un lato
le fortificazioni svolgono una funzione amministrativa, politica, militare: segnano il
territorio all’interno del quale si applicano le regole di uno Stato. Nel caso di Roma, a un
certo punto della storia, il /Zmes ha finito per coincidere anche con la sfera della
cittadinanza, perché chi abitava entro i confini dell'impero ¢ potuto diventare - a certe
condizioni - un cittadino portatore di diritti e doveri. Poi c’¢ il significato culturale: oltre
il confine cominciano altri mondi dove i nostri valori non vengono condivisi [...] Le
fortificazioni ai confini hanno avuto un’efficacia variabile, come strumenti di
contenimento dei flussi migratori. La Grande Muraglia a volte ha dissuaso gli invasori
[...], altre volte ¢ stata superata e i cinesi sono stati assoggettati da dinastie straniere. Lo
stesso accadde per i valli romani: hanno contenuto le ondate migratorie solo fino a un
certo punto. Ma la forza simbolica dei muri ¢ stata spesso condivisa da chi Ii



oltrepassava. I barbari che davano ’assalto ai valli romani o alla Grande Muraglia cinese
erano attratti da cio che avrebbero trovato nel territorio protetto da quelle fortificazioni.
Nei flussi migratori di oggi, profughi e richiedenti asilo riconoscono I'importanza delle
frontiere e cercano di raggiungere il lato “giusto” del confine, quello in cui si aspettano di
trovare maggiori diritti, sicurezza e benessere. Che dire allora di una civilta che considera
il Jimes come spregevole, immorale, disumano? Che vuole abolirlo perché non pensa di
essere portatrice di valori? ‘Suicidio’ ¢ la parola giusta”.

FEDERICO RAMPINI, Swuicidio occidentale, Milano 2023, p. 36 s.

Ma, a questo punto, qualcuno potrebbe scherzosamente obiettare che il papa, come
Pontifexc: Maximus della Chiesa cattolica, non fa altro che il suo mestiere: quello di
“costruttore di ponti”, come dice I'etimologia stessa del suo antichissimo titolo: una
etimologia popolarissima, risalente all’antichita pagana: cf. Varrone, De /lingua lat. 5, 83
che interpreta il term. pontifex come composto di pons, pontis + fex < facere (qui pontes facit):
etimologia soddisfacente sul piano formale ma enigmatica sul piano semantico in quanto
la funzione sacerdotale mal si concilia con I'interpretazione di “facitore di ponti”. Di qui
le ipotesi ermeneutiche alternative proposte sin dal secolo scorso da glottologi ed
etimologisti, 1 quali - come E. Campanile e M. L. Porzio Gernia - partendo dal significato
originale della radice indoeuropea *pent/ pont contestano il significato di “ponte” nel
composto ponti-fex, avendo questa radice il significato generico di “via, strada”, come
attestano chiaramente diverse lingue i.e. antiche e moderne: cf. sanscr. pdantha, ‘via,
sentiero “‘; greco pdtos, “cammino, via, sentiero battuto”; ingl. parh, “sentiero’”; ted. Pfad,
“sentiero”; ant. prussiano pintis, ‘“strada, cammino”; ant. bulgaro pa#, “strada”; russo
sputnik, lett. “compagno di strada”. Il significato specifico di “ponte” del lat. pons
rappresenterebbe allora una innovazione semantica successiva, cosi come il greco pdntos,
“mare”. Il lat. pontifex ¢ dunque “colui che fa la via” (gui viam facit), il facitore del guado:
colui che guida gli uomini sul giusto cammino. L’antico pontifex pagano sarebbe cio¢ un
composto di pons quando questo termine manteneva ancora il primitivo valore di
“cammino, via, strada”. I pontifices (pagani e poi cristiani) sono dunque - secondo questa
nuova e piu scientifica interpretazione etimologica - i sacerdoti che istituiscono le vie
giuste per accedere alle cose sacre, con riferimento ai cammini percorribili dall’offerta
sacrificale che muove dal mondo degli uomini e sale fino al mondo degli dei. E i
sacerdoti sono appunto quelli che “attivano” questo cammino. 11 lat. pons ¢ Pelemento di
“congiunzione”, fortemente unito ad un contesto religioso in cui ¢ dominante I'area
semantica dell” “unire”, del “collegare”, coerentemente con la concezione del “sacro”
come “separatezza” che implica la necessita di operare con strumenti di congiunzione
col divino (che il sacro fosse 'essenza stessa di Roma I’hanno ben individuato giuristi e
linguisti quando hanno ricercato I'etimo e ripercorso la storia del lat. sacer, dal duplice
valore negativo di “esecrabile, maledetto” e positivo di “degno di venerazione™: il
vocabolo discende infatti dalla radice indoeuropea *sek, ‘tagliare”. Soltanto il latino
conserva il valore originario religioso di “cio che ¢ separato, diviso™: un significato antico



che precede l'accezione piu moderna di “sacro” come 'ambito in cui tutto ¢ “unito,
legato, collegato”. In altre parole, sacer non indicava originariamente “cio che ¢ attribuito
alla divinita” ma “cio che ¢ ‘altro’ rispetto al cosmo, ‘altro’ rispetto a una realta).

E, pertanto, il sacrificio, il rito a rendere percorribile un cammino di collegamento tra
uomini e dei: riesce, infatti, a far scendere tra gli uomini gli dei, la loro potenza, e a far
salire agli dei le offerte sacrificali. II rito ¢ lo strumento di collegamento, I'elemento di
congiunzione col divino, il canale, il “ponte” (ma in verticale: che collega dal basso in
alto uomini-dei). 11 lat. ponmtifex sarebbe, insomma, una eredita diretta della sacralita
indoeuropea originaria, trapiantata e adattata al mondo romano e infine al Cristianesimo.
(Un’ultima postilla esplicativa sull’evoluzione semantica dell’accezione-base della radice
i.e. *pent/ pont. Se, ad un certo punto, il greco pdntos e il latino pons - detivanti entrambi da
questa stessa radice ie. indicante - come abbiamo visto - una generica “via di
comunicazione”- hanno assunto il significato specifico rispettivamente di “mare” (in gr.)
e di “ponte” (in lat.), ¢ evidente che questa evoluzione ¢ stata influenzata da particolari
condizioni ambientali: ¢ chiaro, infatti, che la principale via di comunicazione in una
zona di grandi foreste o desertiche puo ben essere il “sentiero” o la “pista battuta”;
invece in un paese peninsulare arido e montuoso, come la Grecia, puo essere il “mare”
ad assumere questa funzione; mentre in una regione percorsa da fiumi, come il Lazio, il
principale mezzo di comunicazione ¢ evidentemente rappresentato dal “ponte”).

Concludendo, sulla base di
questa “nuova’” e piu scientifica
etimologia, il papa (e i vescovi,
anch’essi  pontifices:  cf. la
terminologia  liturgica: Messa
“Pontificale” ¢ la messa solenne,
celebrata  dal  vescovo in
paramenti “pontificali” - cio¢
come pontifex  della  Chiesa
particolare a lui affidata - nella
sua cattedrale) ¢ si “costruttore
di ponti”, ma - innanzitutto e
soprattutto - di  ponti  in
verticale, e non di quei ponti in
orizzontale - prevalentemente in
stile mozarabico e in variopinti colori arcobalenici - che troppe volte abbiamo visto in
questi anni di pontificato “francescano”.

Renato Uglione






